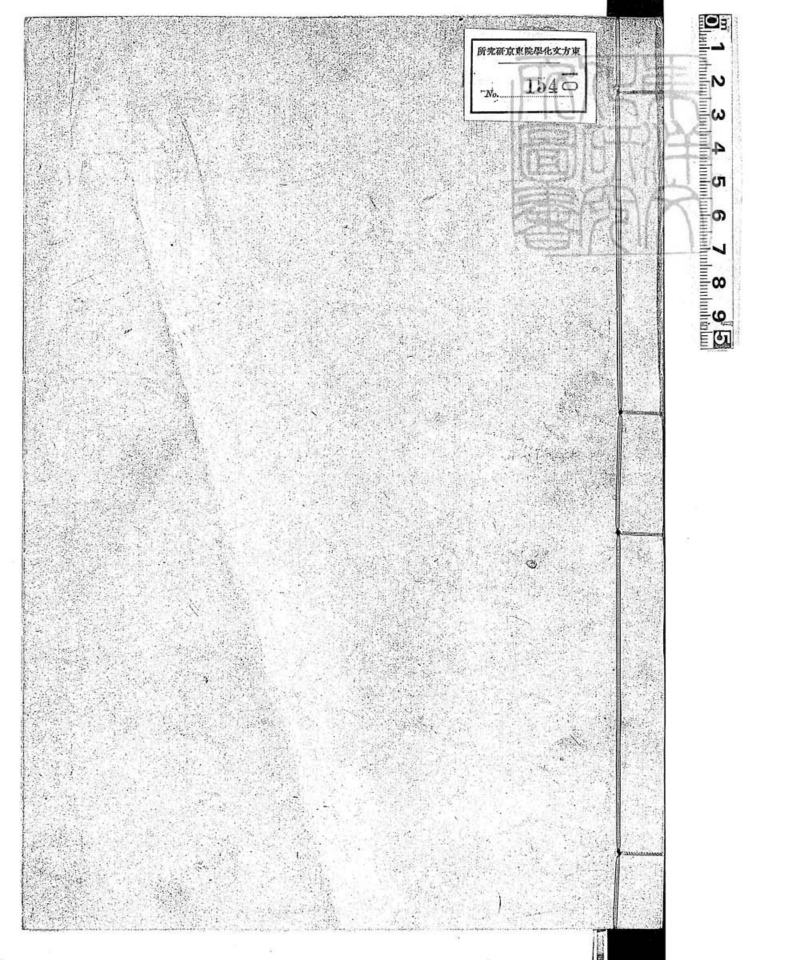
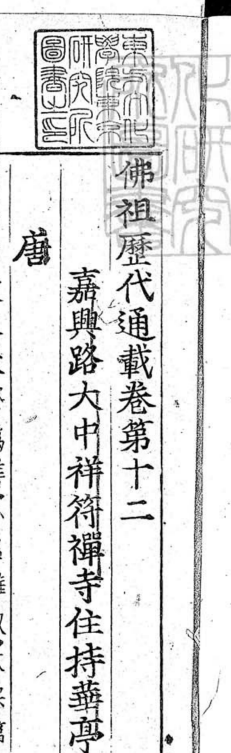
書名 佛祖歷代通載二十二卷 慶長十七年本國 寺活字印本 撰者 元 〈釋〉念常 撰 卷十二 卷 子- 釋家- 史傳 內容分類 索書號 貴重-62 C6553700 版權所有: 東京大學 東洋文化研究所 使用上的注意事項



不 許 複 製
NOT TO BE REPRODUCED
東京大学東洋文化研究所



庚戌

高宗治改 或云三 水 六 年 五字 十六前葬载 聖復孔以 為先節先 位宗

年年

世專示滅 六 百年矣

辛亥

四 祖道信大 生而超 異切慕空宗諸解脫門苑 師示寂師姓司馬世居河 如風間飲 内後徙齡

位 攝 至吉州值 心無蘇脇不至席者僅六十年隋大葉末 群盗圍城七旬不解萬衆惶怖

望破頭山見紫雲如盖下有白氣 兒 骨相秀異師 破頭山學徒奔凑當 空 以學徒委之、一日告衆日、吾等游 日 是 故師 生性 火 相謂日城 夙 誦摩訶 何姓杏日是 緣 因 黙識其為 故了 地華生 中必 般若既 日设 無 生九縁 佛 何 有 難色以至傳衣 法器令侍者 性師 姓谷 異 而贼 一日於黄梅道中達了 人。遂 與 衆 日 日 铁 姓 望 信 RP 即 詣 無 引 維 横 合 珠問 當 廬 付 其 性 去式德中 分六 有不是常 耶者 山登 法偈 母求 坐 若有 道 华 絶 F 波 不 日華 之 頂

會否衆皆默然忍木師曰莫是和 四度 歎慕就 佛 3 部 赴京師 坐 命使者曰如果不起即取首來使至 51 法否師日善貞觀末太宋響師道味欲 法悉 肠 頸 逝壽 賜珍網以遂其志及是忽垂誠 故 就 自 刃神色怡然使異之四 師上表遊謝前後三返竟以 解 開 十有 脱汝等各 儀 相 如生爾後門人不敢 二、塔于本 自 護念流 山明年四 上 以 他 狀 12 後 疾辭 末未言 門 聞 山 横 月 謄 出 風 日

謚

木醫禪師

云

角北

四年禪 表也 聲聞 典因 也 信相生而知道終 相譚論俱非出事家出奉道寬獨不喜父話 〇、西域之 録 天尊萬不得已跪之。鐵像蹶然崩壞舉族警 四 每與信相所論言句先是龍懷寺禅師墨 級獨覺十二級菩薩如來十三級各有所 師惠軍卒生楊氏父為道士號平洞先生 制以塔為方墳然有 日凝然禪寂第五 四

六歲日

類輪王

級

壬子 三藏聖教序記乃尚書右僕射河南公補遂良筆 并象輪 負務獎三截為上座盛事如碑所載至今永徽三 慈恩寺几十餘院一千八百九 不啻萬顆上層以石為室南面 其基四面各一百四十尺做西域制度而有五 及左右對日應是太子侗玄下針處于是思報昊 天追崇福業命有目擇地為母文德順聖皇者建 塔成,太宗二十二年,上在春宫日天陰掌疼, 用七宫亡者衣物財帛而建此塔於慈恩寺 露盤高一百八十八層層中心皆雜舍 立碑載二里所 十七間度僧三百

楊氏家後

門的成

語弟子會日音報縁當生廣漢綿

七年汝來見吾言訖而逝其後

會頗

送术

阿

遮

利

耶

願知及法長辭還

类态長

其

外

願

領

彼

須

經

論

名

附

昔憂相

責

以

負

約

會發籍

遂造峯頂而

和

即 滿寺紅 上其姉 出 吾 奉寬再歸 嵬 所 光 而稱子。會日得 日 形異僧欽歎 扣棄者 熘 録 僧今十生記 亘然而 每 借 與信相 相 龍懷寺落髮由是神異日 誰會逐 亦 隨 以為得果時之其寺入水觀 譚論 出家事 未 師聲猶昔日聲也遂 存焉累朝賜 識 日弟子會也寬笑 之 示 水信 之盖大莊嚴 因 净惠寺異 相 二室港 亦號 謚 日此 顯 火 聖尼、第十 聚尊者 僧 等論 然 俗 相 目 呼 見其 唯 何

甲寅 讃頌及 五 菩提书諸 并 支 那 年 問 量 波索 中天 國於 多 無 方物其辭 聞 諸 量 迦 多聞報所 沙 無量經律 日授 經 竺 論 病 國 老 稽首 聲 少 FÉ 大 日 微 量智等今附落獨法長 惱我盡夫 訶 德 菩提寺遣僧 阿 共圍繞上座華夫 論、妙盡精微、木义 妙吉祥出專 和 南谷 遮 利 必易今 共寄台 耶智光亦 致 金 艷 造 法 岡川 阿 致書摩訶 佛 座 師 同 雙示 將 大 前 遮 玄典書 側 神 摩訶 利 致 往 此 耶 問

那

迹

鞠

多

闡

其

嘉

献今法

将

歸真法

師

次

任

惟

願

清辭

妙

辨

共

四

海而

弘

流福

智

莊嚴

與

問

推

割

不

能

E

巴鳴

呼苦海舟沈人

天

眼

滅

光

書其

略

日、社

年

使

還

承

正法

藏

大

師

無

痛

何

可

逃

歟

苗

水

覺糟

輝地兼紹

宗

洪

業

籋

汉

王

之慈敷

法

王

之

化所

出

經

論

並蒙

神筆製

十

餘

部

即

日大唐天子聖躬

萬福

率

土

安

永

处玄类

所

將

經

論

E

翻

输

加

師

地

論

等

像季之

末而

教

法

光

祭邕邕禮程亦

不

異室羂

所

司

抄寫

國

内

流

行爱及

了二

邦

亦

俱

遵

奉

受論百 度

師部 且 歳 譯 受 録 逝 倫 宗未 母 是 名 能 經 千言类數 因 著書初 正義基 于後有 歳 携之 裴夢掌 林 特旨度 基竊 之 之 信 詣 化 古書 目童子及基誦 法 姓 便 类 宗 月 也 一尉遲代郡、 **A** 請 伏 師 輪 宗 柴公於 呼基出 罔 态 為 願 西 之而 附 巴將 域童子覆誦 照 來并 知頂 孕 拜 西 為 殺 畢类 右鄂大 有 类 域 誕 信 之 使 僧入 夕 得 **慶河** 片 金國 神 給 就 之不 誦 吾公 童 丐 沂 失 衛敬 光 供 之 著兵 差 子 目 盈 慈 養 出 將德 經 敏 室 軍之 此 恩 願

書師 義 宗因辨彰其理者無乃感哉切見大慈恩寺翻珠光有繁纏八邪之網沉淪四倒之流而欲窺性相居十地而尚迷說小草之因縁處無生而 躬游 信 幽 師意基早樹智力風成行潔珪璋操逾松祀 清 等圓空 聖域詢禀微言擅三蔵於骨懷苞 玄 徽 門 日 龜 於曩於扇遺範 因明、詮論 要妙亦 之寥颠類滄波之 鑑者也所 難 非 之首歸序相邪 翻聖教已三百 造次之所 於當 浩弊。 今實季 恕近 談真 四含於 餘軸 俗 闡 之 之舟 如 軌

乙卯 六年 才深藝之士也頗毀其文作因明注解破義圖。 義疏釋之法師 識宗百 出 誦義亦頓 五. 死 我御葷色 信之秋七月譯經法 月法師玄典譯因明論沙門 必 类爱其俊 治三車亦號三車法師 著 論凡 解善大小乗既參譯經從獎受輸 晚 栖玄者以其 膳即從 而 許 百部時號百 之、遂從入道每覽 出家 師憲支 論示 不然寧伏劒 本論 尚藥奉御品才 致書左僕射 神泰等 師 然 疏 性 各 部 過

于虚寧所其謬辭日聞諸佛之立教文言與遠首

音希聲犬辯若部所以海名契理社 易羅、遂謂扶桑之可網不量涯分。無 德萬恂 衆德之正 見釜竈之 巷 然奉御於俗事少間遂謂真宗可了何異賤 之 不能 側 恂 以 精悟好 説 堪酸乃言 常 鄉黨未聞誇幹自媒而獲措紳之 不勉顏厚靡粉神勞數易炎凉心 任我傳之恆 人 之資竊衆 起異端 **嶋関之不難** 師 **苟** 夏聲譽妄為 心媒衒公鄉之前當 之 說造 蛛鳌親 以典斯 因明 P 即北 耶尼父 辣林 圖 猶

也立致書其事稍息

監度譯前 問法師玄獎前 恩寺齊僧 恩寺見法 劾昌才列 領并書極 月 宋已 譯 正 月丙寅立代三弘為皇太 師 經 五千貞粉黃門侍郎薛元超 酉 來 受醉悔谢 奏其事有 大 常博士 德水果 代翻經之式對 教尊嚴而 經 皆有監 育集公 而退 其說於是法 柳宣以其事寝 訓昌才妄舉柳寅得書 閉詳 日漢魏 卿學士,領才詣慈 緝 子是 之 師 官故 既速未 主 明濟答還 其 日 符 事 於 慈 町 因

譯經黃門趙整執筆焼與時

題或

**筆授以至梁陳周隋之代並亦如之真觀** 護今特關如又 經典及姚嵩執筆後魏菩提流支譯經一件一准 制可 那羅譯經先帝粉趙郡王孝恭詹事杜正倫監 碑貧道懷此二事願聞之於上也元超奏其 大慈恩寺北麗輪於今古罕傷尚 初年波

无起中書侍郎李義府杜正倫時為看閱或不**想** 歐吏部尚書來濟禮部尚書許敬宋黃門侍郎薛 法師本典新翻經論文義須精宜令在僕射于志 月壬申朝會中書令崔敦禮宜勃 日大慈恩亲

之初品物權與之始莫不載形厚土籍覆穹紊然 **處隨事潤色朝罷遣內給事王君德報法師** 衆詣關抗表陳請未幾高宗親製大慈恩寺碑 成遣長孫無恩徧示群公其辭曰。盖聞乾坤締 朕望自作不知師意如何且令相報獎奉旨即率 須灰人助翻經、巴為處分于志寧等其慈恩寺 日承

發亦蓮披起步之華神沼騰光樹曲高堤之幹演

門的找什二

之極况乎法門虚寂出生不滅之前。聖教牢籠示

有無形之外故以道光塵劫化治生靈緬

則二曜種天蘇則盈虚之像四次紀地,豈究波

虹飛

陛

參差含文露

而

栖王輕簾舒卷網

面

珠霞班低

岫

之

紅池

漠泛

烟之翠鳴

珮

與

風

分音豈直香積天

官遠

慚

鹿苑

會多士於龍宮福

已罪

之

群生與

税而危九 郊 凌虚丹空晓鳥 燈皎繁華焰轉心中之鶴幡標過刹終繁天外 風身沒 極實有切於 源德照塗山道 惠日皎重冥而 何 劫者其雄釋教 澄種薫徑 府之 之 追伸由 訓紫官扇 池 奥區信上京之 莊 雪山之 代能使下愚抱道骨碎寒林 絶 光 2 典歎 紐長 樹 而 秋蘭缺亭佩紫芳岩冬桂蜜户截 終身故載懷與緝朔斯金 分鏡右 錦前臨 **熳田宫之泛麗素天初鬼監月** 於 淪茂 光 **偶絲流法雨清火宅** 猷 歸畫朕逖覽納史詳觀道義福 殿文德皇太者憑柯瓊樹。 媯 千鐘虞五致衰於三失朕 於萬古逐而乾 讷流苓彤管彰懿 統無意鏡 隣 勝 終 地迹其 九達飛 獄吐百 而 彫軒 羽盖 何 精 增感望险 之峯蓮左 掩 以辭炎輪 之野上哲 架迫綺 以連雲が 地、打背外 月水 則於 疏 之罔 戢 閣

是自发一二

仙

華

而

E

哉有玄类法師

者實員

乙

風之蕭長松

縟

思

繁

冠冕也器字凝邀若清

逈 嫁懷 窮妙境探贖至員心罄玄津研幾秘術通昔賢之 月路影對宵而暫雙遠邁危拳形臨 会悲巨夜 叙衣單雪鎮之風曠野低輪肌弊流 秀千齡架澄什而光後以為導風替古澆俗 秘 如綺霞之輝迦漢騰今照古之智挺自生知 教桑杯雲漢之外振錫烟霞之表治天巨海 真之誠發乎嘟齔孤標 浪 之長昏痛微言之永翳遂 羈游, 旦地嚴霜犯隻気而 一代邁生遠 沙之 獨 朝 投 迹異 近平郊散 而永隻思 日。遐征 义 域

弘宣 箭難留馳六龍於裂漏恐波遷樹在移溟海 水朕之虔心八正肅志雙林與延景福式資具 願皇太 田地是勢非淪高岸而為函谷於是 升紫極之境悲夫至燭易往促四序於炎凉 旌真境銘 寶偈 奥百葉重翠於松林遠闢函關波再清於 達悟先典之所末聞遂得金牒東流續 后道避六度神游丹關之前 偃息 西從補已關之文時捲靈基柄 刻身石 NA 将 以 北 四

月

庚申,百僚奉表美揚聖製別

部

部尚

實未 **詮道立言證三明而導俗理窮天** 謝日造化之功既播物而成数聖人之道亦因辭 王 曆棄時化 亦獨高於後代置若開 見情然則畫卦垂文空談 縱多能於生知資率由於天至始悲直鏡即粉 宋送碑文示法師玄典甲子樂率徒詣闡奉表 越於 外校其優多斯為盛矣共惟陛下金輪在 俄樹勝懂乃數文律若乃天華數發唇藻 襄域 義皇之 德尚 冷四洲仁覃九有道苞前聖功茂 物成 見 形於器字設爻分象 務 稱 地 闡 於 前 之 表情 古婚者 正以 擒 該

其文 和労林 騰吞筆海 四月八 縣樂戲及戚里佐 覈六經奥而 冝 弥高奇苑餘芳假瓊章而不朽豈直抑揚夢 晰迷途說以密範四天。牢籠三界者矣类 得聖筆自寫因抗表勸請制不許再表添 門迎御製碑勘太常九部樂并長安萬 日、类率京城 而孕龍官権詞 之奮史本紀云帝御安福門樓 能 典宏 僧 王耆耋送之是日 而且密使祇 尼備幢播實養香華梵 林 而 苞鶴樹内 園遺迹 以雨不克 託 3%

日遂迎

月七

班僧改

十一月會天后難月命入宫祈福及分難神 粉使報日所除落師宜安意将息獎疾尋 當珠專視病又遣比門使者伺氣候遇報消息 翰樂慮疾病委頓永隔天頭附內使以聞即 改正又永繳初物僧尼罪犯情難知者同俗陳先朝以釋氏名位次道流之下先帝晚年 朝。 玄类寝疾勃 尚樂奉鄉游孝章針醫上 尼罪犯情難知者同俗法 愈 許

生男子即聽出家至是獎奉表請許佛光王出 紹隆三寶制 12]

官自庭燭天因號佛光王即中初帝當調典

日若

六月、石法師惠立與道 二月帶冷陽部 吳 物有同給華具 类陪駕五 士 張盡光辨二 月獎舜還陳留改 教先後大 葬父

證書先義員

年十九學通經史尋閱大部般若晓達真空忽一 隱茅山 歎 只儒道 出典非究竟法般若 陵牛頭山法融禪師者潤州延陵人 投師落髮後入牛頭山幽樓寺北 正 觀 出 也姓立此 出舟航 岩之

**|** 

心請

常識道 法祖日夫百千法門同歸方寸河 祖 見 道 自若曾無 日 人僧 室有 彼 人否可 觀 切戒定慧門神通廢化悉自具足不離汝 山有奇異之人乃躬自尋訪問寺僧此 起亦 是 無 百鳥 大何 出家 對 門人心是何物師無對起口無所顧祖問日在此作什麼 師否可 别 街 合掌真是道人祖遂 華之 僧云此去山中 兒那箇不是道人祖 即貧道是也 異唐真觀中、四祖遊 十里許有 沙妙 融 日師 再 麼師 入 日 拜請示 德盡 山 阿 自 見 那箇是 觀 日 懶 在 氣 師 間 何 有

起於心心若不強名妄情 三界可出無菩提可求人與非 虚贖絕思絕慮如是之法汝今已得更無欠火與 觀行於境起時如何對治祖 日境縁 無憂故名爲道 造衆惡行 貪嗅莫懷愁慮偽為無礙任意縱横不作諸善 祖 何殊汝但任 切煩惱業障本自空寂一切 目非 住 心不問佛問佛非不心融 坐 融 則觸目遇縁皆是佛之 心自在莫作觀行亦莫息 可心 既具足復誰是佛文誰 何由 起妄情 因果皆如 人、性相平等犬道 口。既 妙用快 少莫力 幻豪無

八通火上

夏四月追僧道各二七人人宫論議道士李荣以 終於建初寺壽六十四陽四十一、変于雞龍山會 諦受吾言可止此山當有五大士紹汝玄化祖付 送者萬餘人廣如傳燈具載 法已歸于雙举師至顯慶二年潤正月二十三日 身無有變易吾受璨大師頓宗法門今以付汝汝 任編知汝但隨心自在無復對治即名常住法

道本則亦可除本於道道為際源送曰亦通其褒 耶際本於道耶米日牙得褒月若道本於際為 本際立義法師養褒徴日既標本際為道本於際

業空学寡靡究高深然以浅識薄聞未見其可法 降御礼報司省表知欲晦迹岩泉追遁遠而架 託應神寂軌澄什以標今仰揖風視是所欽尚联 是歲法師玄裝抗表辭入嵩山少林寺事意譯經 之令引樂退席揖黃頤對優談論極莫而監 義以他語嘲張《正色日對萬乗之前立論申明 本於際本際不本於道矣衆意前言之失不復主 法也祭日道法自然自然不法道處日若不則道 那正以簡帝心豈以他辭塵演天聽,衛服,帝嘉 日若本際與道牙得相逐則亦可自然与道牙相

有禅師法冲者善楞伽宗有雅為房源公所重因 者矣時裝出道震天下。謀欲禁止奮經难弘新典 真罄俗綜有該無超義斬而更高駕曹馬而逾遠 即代獎進啓奉謝略曰昔季重家魏君之禮、唯知 衛空寂可含遺獨少室 重鬱幸戰言勿復重來請 塵之所翳豈識浪之能驚道德可居何必太華譽 可含之言誨示大隱市朝之情故知人主之懷窮 **睽離惠遠辱晉后之書,才令給米,未朝辭兼空寂** 則市朝大隱不獨貴於前賢見聞弘益更可珍於 師津樂三界沒引四生智皎心燈定疑意水非情

四年帝在合璧宫追僧道論義法師會應立五蓝 立道生萬物未審此道是有知耶是無知耶米曰 義於是李樂立道生萬物義法師惠立問曰先生 義注如夢海錐事性这而廓落無歸遂物道士立 義法師神泰立九断知義道士李榮萬毒不知名 可也法師頃依舊經入道令若棄舊崇新則法師 亦當返初後依新經出家可手裝悟而止 人法地地法天天道既為天地之法豈曰無法知 見要而諫之日間君將發羅奮經不許弘宣此未

立口必若有知則合唯生於善何故亦生於西院

国 以上人

善思升沉散雜混生則無知矣請試陳劇之如上

闢時何不早生今日聖明子育點熟與力

羽族之中何不唯生鸞鳳嘉禽而更生泉鏡思鳥 廉思來斬尚新器之傳該論其君致邦國傾亂耶 民耶人臣之中何不唯生稷契夔龍之輩而使雅 栄樂乃先誕共工蚩尤桀紂幽痛之徒。而殘賊斯

平以至草木等類義惡不同旣混糅俱生不别善 乎毛群之中何不难生麒麟驊驅復生打狼豪唱 萬物子據佛世尊節理盡性之教則天地萬物是 惡則道無知不能生物云何得稱天地取法而生

不知所對惠立乗杭拂弄栄亦杜默遂被然下座 使之香子心迷不識妄言道生一何可憫米愕然 麻衣蔽體泥行雨宿霜獲暑耕皆自業所感無 衣為座惡業多者沙壞為地尾磯為衢神飯充飢 為地黃金為道瓊樹陰陌王葉垂亭甘露充食締 以業力故所感不同以善業勝者則抗璃

**揖黃壽前席立老子名義法師會隱以老子国家** 

先宗民難其名恐有觸犯即奏日萬壽身預黃冠

不知譚忌城孤社鼠猶事依憑国家遠承龍德之

後陛下老氏子孫豈有對人子孫而公談祖詳至 でも一次に

彙

既遭沮 蕰 名見難義理全垂又神泰立九断知義道士生來 隱立五薀義黃順以陰名來難且陰以覆盖為宗 義道士不識其源既耻無辭遂謹論認語至如會 對曰二家之論宗自未明實如明認何則我僧 帝可朕觀二家之論宗百竟未分明法師惠立 如五 八種積在一名之中本統以以稱為温義若以陰 且 以積聚為義如色有十一聚在色名之下識有 如目見 千言中大有好義壽不能標列而 論 挫慚汗失圖雖事言對而次序垂越及雜 刑死有餘及帝肯首日固當别立義壽 座 殿柱領具五縁一識心不亂二眼 雄登不 知發問之處無以 説聖人 ク 选 立

不壞三薪以光 母乖違終無生理乃至羽毛萬寒悉亦如之故 由可見又如嘉穀陽和 緣方得見柱。若職光 法大宗因縁為軍故云来當有一法不從因緣 餘語由是宗百不明洗賣天聽過在道士然 甕中冬 燕 則業感為因外 的战人 明內有境現前五中間無障必具 地 陷緣不具故畢竟不 E 沒龍燭 之月假 則 父母為緣身方得生 未 水土人工。則 明縱有朱楹

表不等道威

盈僧 表至二十五日沙門道宣等上雍州牧师王倫 拜表二十七日。宜等又上榮國夫人楊氏不 部令沙門致敬君親恐葵怕請至十六 司詳議是月二十一日大莊嚴寺威秀等上不 溟湖也,而出云三教齊致者是妄談耳, 望海莫測 俗部帝初崇三寶後復临慘四月十五 高深以 儒道 九 环 方之が万隆之 日勃

引經不拜俗

文梵網經云出家人法不向

國

母

拜六親不敬鬼神不禮

佛教

隆替事狀

大意是前朝代與

等因縁義甚好何不早論詣道士李祭等傳物 是歲帝勃樂三蔵于五華官譯般若經至龍 日。朕以軍國務殿不及委讀今觀佛經之大者其 年冬十月二十三日幾畢凡六百卷進上帝嘉 義及辭出官必選較內給事王君德傳宣曰, 那宗不明法本又對御說依他遍計園成三法自然即同此方雅老或言無因或云宿作, 無上正覺為人天師外道之董則不如是或 不學佛經 上 入縁 起 於是紫等羞縮 断諸 淮老或言無因或云宿作,並 師外道之輩則不如是或計 邪 見由佛智慧窮法實相是 為 之 氣塞 日前 朝 性

公伏見部書令僧致敬君父事理深遠非淺情能

朝

佛教即從座起頂禮五百比丘足新出家者次第

五十三卷云輸頭擅王與諸眷屬百官次第禮

兵相次禮拜不應禮拜一切白衣佛本

己佛言王全可禮優波离并諸比丘足王聞

測夫以出處之迹到聖齊視真俗之科百王

同

武彼稱 沙門威秀等謹録佛經 之義者矣 無益其文 干木在魏高抗而謁文侯子陵居漢長揖而尋光 1]1 如左梵網如前順正理云國君 道尚懷高蹈之門造此沙門不無閉放 沙門 不合跪拜父母有損 不求

道

外物伏

之戀幽顯殊服田衣無拜首之容理同越情

惟陛下匡振遠歐提獎幽繁飲

已崇

仰也僧威秀等言竊聞真俗異區桑門

敬

日、玄

教東漸六百餘載上代皇王無

於國亦以行之於家足使捨俗無習俗之儀

敬護法斯在提福莫先自然教有

第六 卷云出家人不禮故 在 家人。四 分律云

令諸

FL

經論凡

一千三百三十有五卷造

一 弥勒像

月初

五

日法師玄奘寝疾命弟子太無光

録

带苦風疾委改武在 殴 殴 便得立身行道不任 麟德武五專恣 色光人 唘 有抗禮豈惟臣下及受跪拜之儀併 處意願國 翔 泯定 程士聯等上表略曰且高 無两 矣 敬大 私懷之至謹奉表以聞拜 開方外 之迹僧奉內 問 仰撫 之 風

表 等三百餘 一 右兼司平太常閣立本等三百五右司成令孤德業等五百三十九人 集文武百 者 自勉不勝 煩具 人,競陳狀格紛諍不定有同各 僚於中臺將議其事前邑 録 備如弘明 誠懇之至謹奉表以 集 〇至五 表 十 沙 A 聞 以表 十五 于 門 四 道 時上 H

為須致禁其父母所慈育弥深抵伏斯曠更將 類之風高尚其事遐想前代固亦有之令於君請合拜帝覽已下詔朕商確群議说研幽頤然

然

設自今已後即宜跪禁主者施行又至

六月

Ą

革

口

誦色蘊

可

得

受

想

識

不

門

得

乃

至

意

識

界

不

可

得

無

明

不

可

得

乃

可

得

不

南

謨

慈

代

如

來

居

内

院

願

捨

壽

必

生

其

中遂

秋所

南

談慈氏

如

來應

與含

識

速

奉慈

來應正等覺願力可得亦不可得

可得復

4

左

右同

聲

亘

南

貫井

宿

直

慈恩寺塔

部

聞

于朝帝哭

之甚衰

左右口朕

失

國寶矣輟朝三日自

終

及

森

五

録

遺

典

勤恤丧事俄異僧奉旃檀

末香

安

卧

而

逝春

六

十有

三是

夕。白

虹

四

道

自

北

達 者 天 兴 金 明 為 顏 谷次 天竺法用淦法 甲 本劉 棺 揽 開 色 子。 義褒 率 銀 其 如 西京 槨 生香氣馥 道合會聖觀 内 僧 日則 大 塔 院 人 于海 諸 乗 也 光 奉進首 觀 師 等皆 道 東 夏 郁其僧塗果恍 之體大乗光等 門弟子 士郭 四 甲仁慧郭盖宋等 月勑 法 倘 行 門 見 真等東 龍 雄 拒 象焉道 \*\* 佛 即 以掩 栖玄 世尊 然 具 明 秦 不 會 造 故 見 B

道

修

改

私竊

佛經改

換

文句人法

3

道五

蔭

十二入十八界三十七

安道

并

改長安經為太

解經為長安經典道論日,道家妄註諸子三百五 諸子書等三十七部七百四十四卷哥為洪神 弘景造太清經及粮職儀十卷周武張實之焦子 順馬翼李運挑攪佛經一千餘卷隋輔盡祥改 十卷為直經又按漢明帝時褚善信等捻将道 吳高孝先造止清經晉世王净造化朝經又鮑靖 三島經濟朝陳顯明造六十四員步虚經深陶

硐女經後漢張慶造靈實經及章縣等二十四卷

琳親聞自餘經制皆雜九情何者前漢王褒造

黎民不感至如道家玄籍斯則不然唯老子二

顯宗終乎此世釋教翻譯時代炳然文史備

民或明空空而救物檢之圖牒指掌可知所兹而起青牛西遊二篇自此而與或闡玄玄

書等七十卷宋太始七年陸修静各明帝云道家

十卷已行於世一百三十八卷猶在

的的战十

書并藥方符圖等一千二

百二十八卷云一千

天宫又檢

傳云。光教所有度出消灾之法凡

九

百三十卷

佛經別號勝年尼經或云太平經等及

用乾棗香水以感後人、妖妄作矣必

門

改

善習文墨十五

師

日嚴額

公十六誦法華两

正定顧日戒淨定明惠方有據始聽末間持犯

四年再依首師學律性好禪那期

而微十七落髮二十依首師進具戒三衣唯有

目録妄取整文志書名矯注八

百八

+

124

英賢不視書史無聞典籍不記請問道 尾或言名山唱出或云仙洞飛來何乃黄領獨 虚妄明矣增加卷目添足篇章依傍佛經改頭換 為是老子別陳為是天尊更說縱其說 三百二十三卷並未見據此前數目有無 十三百六 道 方師資說處代年邦月復是 行若也妄言理須焚翦伏願當今 經。今玄都 十三卷云二千四十卷見有其本四 經目云依果陸氏所上之目乃有 如何如其有據容 明 士後 朝云 也應有 不 同

憂月輪貫懷而孕又 夢梵僧語之 曰 所孕者染 南山律師道宣卒師府兆銭氏父吏部尚書中 律師也處胎弥十二月而生九歲編覽群書 教東彼六百年矣〇用鱗德暦 〇尊老君為玄元皇帝〇米斗五錢 行真等捨邪歸正啓願文具如佛道論

不 許 複 製

常威天童為之給侍十九年偕裝公翻 之其井涌佛又於雲際寺行此三昧前後二十會 請師歸覲弥勒上聞之。詔天下寺院圖形奉祀 春天人告師日師報縁將盡當生弥勒內官十 教誠頓息惡心構毒吐井白師勿飲此水及往 三十日,我見空中播華交列異香天樂天 烟文推為上首永徽元年復居約麻乾封二年 般若三昧于清官精舎經 法沙弥染 從居終南約麻蘭者始製 心顧躬其女龍怒欲害之念師 九 十日。龍化人 事鈔正觀 經 弘福筆 同聲

事聲飛五天辭驚萬里金烏西沈佛日東舉稽首 宋製讚日代有覺人為如來使龍鬼歸降天神奉 懴悔儀新學教誡儀器 拾此尼義鈔三亡物輕重儀章服儀歸散儀正 歸依肇律宗主懿宗朝益澄照師所撰刪定僧戒 從羯磨經 將磨疏都行事動悉比丘尾動 盛行刑定比丘尼戒本老注僧戒本悉戒 佛道論衡照續高僧傳三十後續僧傳十 卷十三寶感道記悉天人感通傳卷 法華義苑 亡十卷釋

自裁

庚午 癸酉 Ľ 12 符名當者雖有冤而必録自今道經 歳 稱天 咸 胡事者並 還淳情存去 譲和 事 皇后 L 稱 四 冝 月 偽理乖 天 削除有同條為罪 右 H 生有 事外者雖 白 氣 六 在 制 道 諸部有記 親 費天大 而 亦

誰於 百官臨 日 當所躍而 贬 未善必作 謂 作 明察其非 三聖重光玄元 華言化 是舉衆愕 化胡 證僧法明者 〇部僧道會于百福殿定奪化朝 能有較搜聚天 經者於何 而浴京怕 之耶為作 是即排 胡語旣 北無 統 傳此 能朝 衆 預選 叙 並 忘 老教 偏 意 釋 宗 朕 志 道觀相看道等奉表乞留部 應者公鄉列辟咸服其 代 胡語誘之若作華言則 出日老子化胡成佛之 下化胡經焚棄不在道 翻譯筆授證義當復為 土須假翻 入方三教首座議論 譯未審道 經真

家蒙之後長出家果傳亦祖

之德國之善慶粉偕親詣撫恤兼厚賜養育之費

無國力, 一, 一, 一, 一, 一, 不, 不, 多, 是, 是, 是, 你, 一, 不, 不, 之, 多, 性, 健, 性, 作, 中, 作, 在, 有, 方, 不, 不, 之, 多, 性, 應, 空門, 帝, 日, 在何方

何方位史日安

帝

日道

奏聞有德

M

Ep

住

于南嶽光

2 戍

亥 是车五 而 岐嶷 見 祖 時有異僧 郊忍 大 師 歎 示 日是 寂 師 子 蘄 關七種 州黄 梅 相不 周

來後遇信 若為得 師 土者名惠能自遠 田之間 之口著槽 日欲 求 佛日人即有 經 何事 大師得法 一般去。能 旬 月祖 日 唯 住水水水 嗣 知 付法時 化 而退便入雄 於 破 豈然師 至遂告我 日旗 汝 頭 自 山 南人 何 咸事中 知其異 坊服勞於 來 無 日嶺 耳正 佛 有

居第 難解ぶ 右者不復思 偈若語意冥符衣法皆付時會七百餘衆神秀 得心 如 同 一座學通内外象所推仰秀亦 可 列 明鏡臺時時 訶 乃秀上座所為能 此 聆 知秀之 徒 誰為之同 其謬妄能 此 惟乃於原壁間書一偈 記 吾言將 語 所 為因 各 勤 飆 侣告以和上将 拂 為已任汝等各自 莫命 拭莫遣 誦 給 曰美 他 日後 日能在 童子引 惹塵埃 則美 代 日身是 依 自 矣 此 負 至鄭間 欲 修 坊 祖 隨意 付 無 菩提 因 出

之於

身为復傳也

人命

如懸

遇

會

禮

=

日不

傳祖

©盧居士

日吾道

未

且

侵 汉 表信汝善護持勿令断絕聽吾偈日有情來 信故傳此衣以明得法本信心 能 同法 轉傳授二十八世至菩提達磨大師届于此機妙秘密圓明真實正法眼藏付于上首如 因 汉 引 必 可祖承襲以至于吾吾今授汝并所傳袈裟 亦 執 能 地 至告日諸 化之遂有 師弗許皆莫之 非毫本來無 燭令童子於秀偈 果遢生 則 之所為因故 既受衣付何人師日昔達磨初至人 谁傳祖日能者傳之我意盧居十八上堂我疑之因致問祖日香道歷人者 而出通夕南邁舉皆去歷於能日當隱何所祖日逢懷日復傳也且當遠引候時行化所想 無 佛出世為一大事因 十地三乗頓漸等法以為 情 一物何 師無 顧即 為之 側 種無 於是名潜使 語 寫 假 日 拂 偈 性 塵埃祖 此誰作 日。菩提本無 巴熟衣乃 亦 縁隨機 無生能 亦 復 教 自 未 見 爭 受 門 見 此

之者祖

付法

已復經

四載

而

寂塔于東

力推尋無已不在至有相率

而

日

何為利

日

求禮覲文殊隻

日帶佛頂專勝

題載十

攺 316 問 书遇毒而 法可傳僧聚聚傳道信信傳外忍及姓周氏黃梅 國 質圖氏無父 , 與信並住東山寺、世謂其法為東山法 儀 類見之 游戲 但有隻獲而 遇毒而卒其年魏使於葱嶺田見之門徒發其以有為之事達磨不悅乃之魏隱于嵩山少林相傳授達磨將衣鉢航海而來初至梁國武帝出家得禪宗妙法云自釋迦相傳有衣鉢為記 忍死以吳其來界以大法噫吾 唐史云後 裁松道者,往 口。舊史叙諸 皆合 耳自非 則毒與卒果有 施波利專者至 魏末有 至 大來界以 一人 一人 一人 一人 一人 他 後幾何倘再來可也, 五祖因 一人 能複幾何倘再來可也, 五祖因 果位 謂 已,達磨傳慧可,可當断臂,以水其年魏使於葱嶺田見之門徒發其 達磨 祖 上聖孰能與於 雏 僧達磨者本天 簡 遇毒而卒 五臺清凉山 之平。 略然大要與實林傳燈 世稱 祖出入死生正 及 此哉 五祖前 魏使復 姓王子以讓 逢 門 曳問 日、汝 身盖 於葱 祖 因

大痛

禪

師

兩

之

暌

改調露

名震中夏帝聞風而悅之因使西域有韶敦

志習頭随行從耶舍瞿沙受道為西域宗

已

從

之利即

辤

入五臺後不知終時南天竺有蓄

流

此土可乎波利作禮不棄尤多,不持此吃 隨行

行

遠來 奚益能

迴

取

四

否

至

於長安有首。命

甲照三蔵

翻譯帝聞

此

咒

而返以開曜元

年取其

特異秘之禁掖波利屢奏請布中外高宗不得

開耀

如印 海基三車之玩甚不為禮基當訪軍其日過午,而初南山宜律師以弘律各震五天,感天厨供饌每戒弥篤當造王文殊像及金寫大般若經皆瑞應如印見者轉伏然心慈善誨人晚節祈生內院循確製盡像養新葬藥川北渠近裝公之登基貌豐 碩長 贬 是歲萬鬼法 永醇 師窺基卒出壽五十有一有部傷 折

的的战一二

饌不至及基辭去天神乃降、宣責以後時天

曰 此 土 衆生 一滋惡而

出

利日未也要

西域

入、重開

教 賢師瑜伽師地唯識宗而基盡領其效恢亦源流 天下後世尊之、目為三無法相類理宗謂之慈恩 之大驚於是退運增敬焉先是禁公親授 適見大乗善薩在此湖衛嚴甚故無自而

癸未 段弘道十一月上崩遺韶軍國大事取天后處分 隱士孫思邈卒年百餘善莊花及陰陽推步醫藥 術尤重釋典世稱孫真人馬

法師玄順卒順字道出或云名道出以避太宗福

太子顯即位

諱故以字行三學洞貫當慨教藏及古今圖史之 博而學者難以備究因撰法施珠林几一百卷各 類識者重其精博云

各建大雲寺九月,則天革唐命改國號問自稱聖 幽于房州天本 朝朝制是為則 高帝於是年前中宗即位數月。不在廢為盧陵王 悦賜十沙門紫方袍銀龜袋頒經于天下部國 董詣關上大 經經 盛稱則大當即 宸極,則天 天 明年七月。沙

的我上

甲

宗顯改元

嗣聖為后上謂我以

大月

下立

丙戌 乙酉 歸政於帝帝固碎后乃臨 母三年下部依行至今垂拱始 制期年禮也自天皇止死元年天在表請父在為 云天無二日、土無二王國 改 則 垂拱 后 時書 武 〇制母齊簇古者 希墨改 州 三月為帝居可二月,不后 在陽、壽 元光 Ξ 幸應 傑政 等立 寺國名 年附 母亡 無二君家無二尊以一 盧 第王 登 不 父云 朝口始建明堂真觀五 而 殿不庙臨朝 **烧**店 編入格 期年 之第 主 嬰 并 為尼 位辰 而 至州 已、喪服篇 儀感 進業 年定 部水 号 书尚

馬 止天皇求徽三年宜問無式様群儒執議不定 年、欲建明堂新孔瀬達等十人定議制度不成 上乾封三年下部又令群儒取識復不克定而 至不占無拱二年又取議群儒創制垂拱 四

為深以通道路與前代制度有別夏日出室殷 北各三百尺而有三層下設四方中十二辰上 正月五日功果其制九高二百九十四尺東西南 十四氣鑄鐵為槽二十四步為辟雅之水造 設

垂星周 日 明堂 也

是年有慶山 始出居五行志日、無拱二 年 九 月

も北上

有池周三百 新豐縣有大風雷電震吼涌出 休應故名日慶山 畝池有龍鳳之形禾炭之異禾者以 一山高二十丈

巴丑改永昌

天授〇二月辛酉,右策貢士於洛城殿、殿武

壬辰 如意又改長壽 〇九月改元建國號日周至朔同 日用周正

甲午改延載

是歲則天加號不冊金輪聖神皇帝作七寶復聞 改證聖九月又改天冊萬歲

景復禮等翻譯華嚴則天時幸其寺親施 部入大遍空寺同三蔵菩提流志法師神測 関國梵本華嚴大經即遣使奉王常往求之并 被國善梵學者一人隨經以來於是于闐主以 提照至妙華嚴宗言遣赴命則天見之

嚴宗旨方緒經題感白光虽然自 盖停空父之萬衆 天冊萬歲元年。部沙弥康法藏於太原寺開示 夫院有首命京城 至聖曆二年十月八日功畢成八十卷 惟呼嘆異都講僧怕奏其事 十大德為藏授滿分戒賜號賢 口而出須更成

もも浅ト

空寺祭譯

是歲部尚微惠安禪 夫嘆美人之時安春秋百餘而天 同被欽重則大當 八不記安日生 一次不記安日生 滅時亦只如此何年月而記乎、注無有間断見温起者乃妄想死之身有若循環環無起盡焉 時亦只如此何年月而記乎、 之身有若循環環無起盡焉問象甲子幾何對日不記日 師入禁 中問 道 下之人、 與神 稱為老 用 何 則

丁酉 改萬歲登對又 改通天萬歲

安國師

不者重眉八字 五 張齊州范陽人家出珪璋十五有西行志三十七宣示百官其護法弘通無出禾庙之德矣沒百女 殴 實义難提等譯經證義明年十月譯東門迎勞安置佛撥記寺未幾部入 宣示百官其護法弘通無出禾庙之德矣法師姓軍米難提等奉表奏上則天親饗序引御太極殿 月 聖暦、迎中宗于房陵立為太 部及金剛座真容舎利三 戊辰義淨三藏 懐是年乃 證義明年十月譯新華嚴經成 自 旋 也 西域還獲梵本經 百餘粒則天降蹕 子、 大遍空寺同 論 四

佛現粉建寺字〇李白

像練狄 鑄相

> 改义 部欽天下僧錢 **外天下僧錢日一文聚作大** 月復夏正 像於 白馬阪宰相

好奏常若不充痛切肌膚不辭捶楚游僧一說為今之你藍制過官室窮奢極比刻繪盡功實技彈本之你藍制過官室窮奢極比刻繪盡功實技彈群生迷謬弱喪無歸欲令像法兼行親相生養然 陳禍福前髮解水仍慚其少亦有離間骨肉事均 身自納妻謂無被我皆託佛法掛誤愚人里 先 事陛下於念

受其弊浮食者我又劫人財臣每念之實切悲痛 多不知狀戰逃丁辟罪,耕集法門且,一夫不耕、 百動有經坊期間尤多精会化誘語功倍於官徵 昔深武簡文捨施無業又三准狼佛五領烟騰列 法事供需嚴逾制物膏腴物業水磴在園富有其 比風塵屢擾在沒稍繁逐與此務力所未堪伏 功德無量何必與建大像以勞費為名乎雖飲 盈獨莫救危亡之禍繼衣蔽路豈有動主之功 百未及一尊容既廣不可露居覆以百層尚

愛未遍臣今兼採殺議成以為如來設教以慈悲

疏奏,則夫不納 為主普濟群品是其用心量以勞人而存虚飾哉

安衣食者於秋梁公之論殆不可得 失之失抑有以輔吾佛之正教也與夫後出泛 濟群品為心能以勞入而存虚飾此不獨民則 呼是豈真沙門者所為哉疏謂如來設教以普 大壑耳其來不以事退亦乗開四海之內竟自 吾徒於天下固無事人也至未法敗道之徒尚 無宅邦亂則振錫孤游道治則忻然共革盖謂 曰法師支道曰沙門之於出也循虚舟之害 而韓馬鳴

改長安 以尚名者雲泥矣

此真如 則 不如有人於此經 云若人滿三千大世界七寶以用布施其福甚多 覺知為義因心 色見我以音聲求我是 未將 北其塔廟廣其尊容已編於 相布施非軍 之果不可 像御史張舜強復上疏諫 以外求也陛一 上第 而成不可以諸相見也經云若 中受持四偈等為人演說其福 一希有之 行那道不能 下信 天下 法何 N 歸後發 日夫佛 义 見如來 矣盖有 知 之經

標喜捨 軍 装日急天下虚竭海内 部計靡所或粥賣以充然聲載路和氣不給豈佛 義怒畜産而不忍苦其力乎又營築之役僧尼 通 其福德若 **時政言之** 之思菩薩 錐展轉乞丐窮乏 費則 蠢動 計工匠率多貧賽朝 則国救 炊星飯飢渴所致疾疹交集豈佛標徒行 勤於 之義怒愚蒙而 德不 甚多其 矿 因土 丽 佛 木以為塔 西 不 多 貧寒朝歐 莫 役 勞 筋 苦 骨 軍 食 飘 而 不 忍 害 其 生 乎 又 役 思 不 可惟 人 是 營 西 碾壓 重 體動 盈 巨 億 豈 佛 標坐 夏之 義 因 土 木 或 開 發 盤 薄 峻 築 基 階 或 塞 吃 洞 東 危苦 之行為利益 應貪著盖有為之 相彫 西南 冝 所 滅諸相崇無為 先 獲福 邊境畜府庫養人 北 尤多州縣徵輸星火逼迫或 極 凶 生之 不忍奪其產乎且邊朔 乃不若 冶 維上 業宗不 勞弊伏 切衆 人廢言疏奏則夫 金以為尊像 海 下虚 法不足高 禪房之匹夫菩薩 之 生態如是 空不可 急之 惟 惟察臣之言 陛 力以佛 務裁 下慎 也 勞則 布 思 况

燈觀宗其教天下學者宗之。目為一念圓融具德

賢首教

以表利海十界普容無盡之旨藏沒清凉國師

起章師

乞度為僧凡藏落髮受具皆則夫特肯又 嚴去世藏以巾情說法於是京城者德連名抗表 天以十圓鏡置八隅上下皆使相向中安佛像 晓譬之、至所謂一毛頭師子首億毛頭師子則夫 照之則鏡鏡現像互相攝入及觀之者交羅 然領解由是集其語目為金師子章初雲華寺 聞茫然驚異伸請再三藏就指殿隅金 長雄殿問帝 歲部 賢市法師 别同異成壞之義藏數宣有緒玄首通 華者傳林順華嚴宗百藏執侍嚴盡傳其教及 經至華嚴出界感 網十 法 滅が 重玄門海印三味參合六相 地震動逾 東都 佛 時乃息即日召 記书講新華 黄则夫 師子為

召見

舜班賜

以金

帛

〇初試 武舉

佛法慈愍菩薩護持唯志利益群生非假 夫鑄像之費將具納言李崎 聞造像稅非户口錢出僧尼非假 上疏 諌 修崇 日田

量則夫 慈悲之 朱 二兵月誅 心廣人主 不 七萬緒若以 納 或賣 辨 是 且 冬 五名日迎諫宗奉上唐帝正第 田 像 亭 贴 飢 寒之弊省勞役、散施廣濟貧窮 舎 成 毒之意則 〇即月七 议 老位張子 率 产 廣濟貧窮 供 貪弱者聚 百 王後今造 像 僚 人 神 之勤順 胥悦 或傭 靴皇 錢數 一千尚 功 力

是 上京 融筆授及譯經十卷果般則復携梵本歸于天竺 朕請安秀二師官中供養萬機之服每完一乗二 月中宗降御礼召曹溪六祖惠能 月流房歌于高州百年華布安樂公生 並 **浴諦賣楞嚴梵夾至刺史請就制** 推 得會道當 問今遣內侍薛簡 W. 讓云南方有能禪師客授忍太師衣法可 表 辭 疾願 須坐禪集定 林麓 馳 部迎請願師慈念速 月融 若 不 簡 因禪定 日京 廣州遇然僧般 入京其辭 山道 城 場宣譯 禪德 而

夏

PY

王餅

即進

位毒

者未之

有也未審師所說

法

如何

師

曰

道

由

坐耶經

云若見

若坐

若

即是行

邪

問辞 心簡 得見性 簡 禪諸法空寂是如來清淨坐究竟無證豈况坐耶 日弟子田朝主上必 則 明道祖曰道無明暗明暗是代謝之義明 所從來水無所去若無生城是如來清 問願師慈悲指示 心要令

明其性無二、無二之性即是實性實性者處允愚 以智慧照 人、儻不以智慧照破煩惱生死憑何出離師 明無盡亦是有盡簡 根悉不如是簡日何謂大乗見解師 不城在聖賢而不增任煩惱而不亂居禪定 煩惱者此是二乗小兒羊車等機上智 曰 明喻智惠暗况煩惱學道 日明與無 日若

量自然得入清净心體遮然常住妙用恒沙簡禮 所以不同外道放欲知 滅滅猶不城生說無生我說本自不生今亦無城 不生不滅何 不滅性相 不常不來不去不在中間及其內外不 異外道 如如常住不遷名之曰道簡曰師說 師日外道將滅止生以生 心要但一切善惡都莫思

四

大者成乎身矣立萬始者主乎

心矣身是虚哉

神秀入寂中書令張說製碑

日饌夫

子嚮慕之意

上師語帝咨美久之尋遣使賜衆溪

解買

密儀鳳中始隸五泉名在僧録寺東七里地 與真乗同轍樓指妄識湛見本心住寂滅境行光乃不遠遐阻飜飛謁詣虚受與沃心懸會高 可傳僧聚聚傳道信信傳外思經明重迹相承五 是處有師 將老焉雲從龍 天命之年自接人間之出企聞動州有忍禪師 孔翠珍然如振金玉既獨監潛發多聞旁施逮知乗經論四分律儀說通訓訪音祭吳晉爛乎如襲 意傳要道力持至德萬劫 大通諱神秀本姓李陳留尉氏人也心洞九流懸 授佛身誰其弘 服勤六年不捨晝夜大師數日東山之法盡 目之 度少為書生游問江表老谁玄百書易大 先覺身長八尺秀眉大耳應王覇之像合聖賢 身見空始同妙用心 數入焉妙本乖言說 之洗足引之並座於是涕辭而去退蔵 胤也自善提達磨天然東來以法傳華 日此正楞 而成即然燈佛所無依 風 之實太通 仍孙峰度門蘭若蔭松藉草吾 從虎犬道出賢人 非 禪師其人也禪師尊稱 而強付法印一念而頓 實也觀 出馬真宗 而說是空王 心若幻乃等直 隠故 如來有 坦 義三

門随我什

師帝主京

原法主三帝國師仰佛日之再中。慶優曇之一現

宴居傳聖道者不山面有盛德者無臣禮遂稱两

來跌坐觀君肩與上殿獨萬乗而稽首油九重而

以往未之或知人視年中禪師春秋高矣部請

閉發慧之後一切皆如特奉楞伽通為心要過

也行無前後趣定之前萬縁

也品均凡聖其到

爾其開法大略則忘念以息想極力以攝

心,其人

以拂三有超四禪升堂七十味道三千不是過

然處都已婉其秘言每帝王分座后妃臨席鴛鴦 表 應無他患者 略散神全形遺力謝神龍二年二 擬局狀誼 吹於本分非夫安住無畏應変無方者熟能至 飢投味故告約而義領一雨普點於殺緣萬籟 四匹龍象三繞時 八日、夜中顧命趺坐泊如化域禪師武 日崇朝恩代積當陽初會之所置寺日 董長懷虚壑累七還山,既聽中駐父矣 人之宅置寺日報恩軾問名鄉表德 熾炭待礦故對點而 N 降時

如市未云多也後進得

年受具于天宫寺至是年丙午復終于此寺 十矣生於隋未百有餘歲未皆自言故人

莫審其數也三界火

心四部水背機崩梁壞雷動

播華百葉香雲千里維十月哉生魄明即舊居後 岡安神起塔國錢嚴飾賜逾百萬巨鍾盖先帝所 鄉鼓吹導引城門郎監護受雜是 駕臨缺至午橋王公悲送至伊水羽儀陳設至山 使吊衰王侯歸則三月二日冊諡木通展飾終之 金機登高駐興目盡廻與自伊及江扶道哀候 仲秋 这,凡諸寶身生是金口故其丧也如執親馬 也時厥 既望還韶乃下帝諸先許具遂風心太常 五日。假安關塞緩及雜之期懷也震 日天子出龍

舟之逐失恨涌塔之選開石城之數也不孤盧山 價敵國親舉龍貴侑供巡香其廣福博因存沒 道 **梅於禪山素蓮寄生於坐樹則雙材変色、泗水逆** 流至人邁代同符異感百日卒哭也在龍華寺 重逐稱標絕初禪師形解東洛相見南荆白霧積 會八 百月逾邁祭落相推於戲法子永懸宗極痛 揚數如前會萬面菩薩乞施後官實衣盈箱 碑焉可作竊比夫子真之論未子也,生於天 經 千人。度二十七人二样練編 乃 後皇所錫金榜御題華播內造塔寺尊 也成就

舊唐史有傳稱沙門被王者禮数古未之有 改 衆為父 敢告無學時岐主範及徵君庸為一皆勒碑製碣 憶瞻仰退思付獨盡不離定空非滅覺念兹 神僧萬回入官賜號法雲公部于集賢院給二美 名其迹 探法要停裁禪伯獨立天下功收密詣解却名假 日第此堂前地可得也既得之面 外塵匪磨臭照凌藏安靜風識牽樂不入 奉事未幾忽水関郷河水左右 賜號 期茶何過除一朝去之、差我門人愛心断續進 無所得解亦都捨月影空如現於悟 往莫歸因號萬回高宋聞其名部入官度 國公圖 為師露清熱惱光射昏疑真将 地之高厚飲於河 以慰其心。鉛曰、額 形集賢院初 珠內隱匪指莫妙心鏡 **海不知河海之廣深** 画幻 飲 倉皇莫能 能 水果堪然而 =/ 千里致 住世萬壽 教 度門就 無量善 得又 在兹 兄

書朝 之宜兄弟及安樂公主怙幸右将謀逆由遇之望 惠太子始

日。血

腥

生

則夫抱之示图面

日

此西域

樹

在

位延之禁中賜錦衣令官人給

侍

不可近未幾安樂果誅玄宗在審算

其神異類如此、示寂于長安體泉里壽 未始治露客機直至臨終方有付獨然則法雲 章章顯異抑聖賢之權與 顏化至於佛菩薩出世宏正法眼必涵光肯盖大無了悟之言也而法雲特以小乗 每將出面必告市人 功聖智本來成佛道寂光非照自園通熟味 一法出蓮截真空不壞靈智性妙用當存無 日法雲公常有偈只明暗两忘開佛眼不繁 國國扮其背回五 十年太平天子唐宗為 日天子來少頃 七 而 相王至 混 四矣

氏之上、至則天朝復在釋氏之下、今此已往遂為冠等宜齊行並集初本宗以老子為皇宗并於釋 莫之省至八日合户偃身而寂春秋一百二十八 式令齊 俗教别功齊自今每緣法事聚集僧尼道士 焚之偶神僧萬由至與安屋手言論其徒側 師惠安卒就其徒 月庚辰 並 集云 下部旦釋 日吾氣盡將尸置林 典玄宗理均迹 典拯 中 女

徒奉命舁尸林中果野火至閣維之得舍利

五粒最臣而紫紅色光酸奪目部留禁中云

異香郁然傾都歎異遂奉全身歸泗洲曾光王寺 身建塔即穢氣滿城帝炷香祀之許送歸准言記 人為侍者帝親書所居寺額日哥光王未幾遷 泗洲大主 三月示寂壽八十有三神采如生敢就薦福去塑 是 散河即有濃雲自所居而涌大兩傾注又明年福寺明年京畿果有百命大士至同作付以并 歳 再部于閩國 等問於雲公惠國 日·僧伽 風 僧你部 神宏曠儀韻秀整善大 儀姓憧皷 入官供養度悪嚴慧岸木义二 三藏實义 吹进之載以青象安置萬福 一難提 小乗通華梵語 何如人對 至帝降蹕迎勞 日觀

是歲召律 何又問 字令摇 構伽藍因宿 間手執楊枝 自 西 云乾符中益證聖大 地果得古碑云香積茶 國 化身耳神化事迹具如蔣顯叔 來唐高宗時至長安洛陽行化歷吳藝 師道岸 混予緇統或問師何姓即答曰我 何國人師日我何 州民賀跋氏捨所居師曰此本為 然燈如來師曰帶光王佛也因 入宫為妃主授歸 師 即齊本龍建所 國人奉 戒因 所著傳大 留禁中

法務網紀德政律藏異分傳芳像教因而光盛時 淨身局 其量圖形于林光官御製讚曰戒珠皎潔慧流清 别日帝至諸師皆辟席岸獨遂巡長揖而已帝高 五篇心融八定學妙真宗貫通實性維持

尼道士凡數萬 死至是忽重祭因大赦天下賜百官封爵普度僧 月乙卯以高宋奮第與聖寺有柿樹天授中枯

以為榮焉

六質積經物心書除來先尚書郭无振宰相張說 九月部三蔵善提流志於北苑白蓮池甘露亭譯

讀之數日而選集日此經精微吾尋積年尚未時 是命三月粉東都留中常來方賣部起湖山沙門 之子少縣敏覽觀子史當道士尹崇借太玄經 潤文經成九五十九會総一百二十卷 云行姓張氏初名遂剡國公公進之孫武功令擅 學行就請結交行適匿辟之尋出家偏歷太下訪 子宜研究無忽也行日已完其義因出所撰大 **炫圖并義决案覽之大驚因與談其淵與退謂** 一行赴關行好疾不赴道入荆州當陽山奮唐史 生頭子也由此知名於出初武主思慕其

的负发一二

求 水、折 日當有弟 從律師慧悟學毗尼凡經 其法彼 萬山後審叛禪師然決禪 引乎即 返顧溪 立 門 至天台國清寺見別 除 盡 桑 授與之遂洞曆象陰陽推 果已西流逐承其言速超 自遠來求吾等法已合到 第日,門前水當西流弟 僧於 庭中布等聲而 院 宗百及遊當陽山 古松 **覽畢出不忘、** 比丘一清 數 語 步之學回 其 再整咨 徒' 亦至矣 造 門 日今 無人

通 式卷第上

不 許 複 製
NOT TO BE REPRODUCED
東京大学東洋文化研究所